
ИНСТИТУТ СЛАВЯНОВЕДЕНИЯ 

РОССИЙСКОЙ АКАДЕМИИ НАУК 
 
 

СЛАВЯНСКОЕ  
И БАЛКАНСКОЕ  
ЯЗЫКОЗНАНИЕ 

Вып. 25 
 

 

 

ПАЛЕОСЛАВИСТИКА – 6 
 

 

Ответственный редактор 

В. С. ЕФИМОВА 

 

 
 
 
 

 

 

 

Москва 

2025 



УДК 811.16 
ББК 81.41 

С 47 
 

Р е д к о л л е г и я  в ы п у с к а  /  E d i t o r i a l  b o a r d  o f  t h e  i s s u e  
д-р филол. наук В. С. Ефимова (ответственный редактор) /  

DSc. (Philology) Valeriya S. Efimova (Executive Editor), 
канд. ист. наук А. А. Турилов / PhD. (History) Anatolij A. Turilov 

 

Р е д к о л л е г и я  с е р и и  /  E d i t o r i a l  b o a r d  o f  t h e  s e r i e s  
д-р филол. наук А. Ф. Журавлев (ответственный редактор) / 

DSc. (Philology) Anatolij A. Zhuravlev (Executive Editor),  

д-р филол. наук В. С. Ефимова / DSc. (Philology) Valeriya S. Efimova, 

д-р филол. наук И. А. Седакова / DSc. (Philology) Irina A. Sedakova,  

д-р филол. наук, акад. РАН С. М. Толстая /  

DSc. (Philology), Acad. RAS Svetlana M. Tolstaya,  

д-р филол. наук Т. В. Цивьян / DSc. (Philology) Tatjana V. Tsivjan 
 

Р е ц е н з е н т ы  /  R e v i e w e r s  

канд. филол. наук И. И. Макеева / PhD. (Philology) I. I. Makeeva, 
канд. филол. наук И. В. Вернер / PhD. (Philology) Inna V. Verner 

 

 

С 47 Славянское и балканское языкознание. Вып. 25: Палеославистика – 6: 
Международная коллективная монография / Отв. ред. В. С. Ефимова. 
Москва: Институт славяноведения РАН; Полимедиа, 2025. – 312 с. 

 

Том «Палеославистика – 6» серии «Славянское и балканское языкознание» 

представляет собой монографию международного коллектива авторов. 

Разделы коллективной монографии посвящены обсуждению новейших 

результатов текущих исследований славянских рукописей X–XIV вв. – их 

языка, текстологии и палеографии. 

The volume of the “Slavic and Balkan Linguistics” series presents the monograph 

“Palaeoslavistica – 6” written by the international team of researchers. The 

sections of the co-authored monograph are devoted to the latest results of the 

ongoing research of the Slavic manuscripts written in the 10
th

–14
th

 centuries, their 

language, textology, and palaeography. 

 
ISSN  2658-3372 
ISBN  978-5-7576-0525-8 

DOI: 10.31168/2658-3372 (серия)  

DOI: 10.31168/2658-3372.2025.25 (выпуск) 

© Институт славяноведения РАН, 2025 
© Коллектив авторов, 2025 

 



 

 

СОДЕРЖАНИЕ / CONTENTS 

 

Предисловие / Preface………………………………………………………. 

Виктор Савич. Будапештский глаголический отрывок: новые взгляды 

Viktor Savić. Budapest Glagolitic Fragment: New Perspectives.……………. 

А. Д. Паскаль. Неизвестный фрагмент славяно-молдавского списка мо-

литвы Богородице Петра Черноризца 

Αlexander D. Pascal. Unknown Fragment of the Slavonic-Moldavian Copy 

of the Prayer to the Virgin Mary by Peter Chernorizets……………………… 

К. В. Вершинин. Компиляция об Антихристе в Скалигеровом патерике 

XIII в. 

Konstantin V. Vershinin. Compilation about the Antichrist in the Scaliger 

Patericon of the 13
th

 Century………………………………………………… 

Г. С. Баранкова. Какой список Шестоднева лег в основу Архивского 

Хронографа? 

Galina S. Barankova. Which Hexaemeron Copy Formed the Basis of the Ar-

chive Chronograph? …………………………………………………………. 

А.В.Сизиков.Ранняя редакция древнейшего перевода книги Сираха 

в поздних списках 

Aleksandr V. Sizikov. An Early Edition of the Oldest Slavonic Translation of 

Ben Sira in Later Copies……………………………………………………… 

Йоханнес Райнхарт. Хорватская традиция апокрифа «Прение Иисуса 

с дьяволом» (BHG 812f-g) 

Johannes Reinhart. The Croatian Tradition of the Apocryphon Iesu Conten-

tio cum Diabolo (BHG 812f-g)………………………………………………. 

Виктория Легких. Служба святым страстотерпцам Борису и Глебу как 

модель русской княжеской службы 

Victoria Legkikh. Service to SS. Boris and Gleb as a Model of Russian Prin-

cely Service…………………………………………………………………… 

Барбара Ломаджистро. К вопросу о жанре Толковой Палеи 

Barbara Lomagistro. Some Remarks on the Paleya Tolkovaya Literary Genre.. 

7 

 

13 

 

 

 

45 

 

 

 

58 

 

 

 

77 

 

98 

 

 

119 

 

 

134 

 

170 



 6 

 

А. Л. Лифшиц. Афанасий Никитин и его путеводители по Индии 

Alexander L. Lifshits. Afanasy Nikitin and his Indian Travel Guides……….. 

Г. А. Мольков. Орфографические данные о новгородском пономаре 

Тимофее 

Georgiy A. Molkov. Orthographic Data about the Novgorod Sexton Timofey. 

В. С. Ефимова. К вопросу о десемантизации глаголов òâîðèòè и ñúòâîðèòè 

Valeriya S. Efimova. On the Issue of Desemantization of the Verbs tvoriti 

and sӑtvoriti…………………………………………………………………... 

Я. А. Пенькова. Конструкции с глаголами имѣти, имати и ÿти в древне-

русской письменности XIII–XIV вв. в сопоставлении с древнесербской 

Yana A. Penkova. Constructions with the Verbs iměti, imati and jati in the 

13
th

–14
th

-century Old Russian Writing in Comparison with Old Serbian......... 

А. В. Григорьев. Существительные с суффиксом -ьб- в древнерусских 

рукописях XI–XIV вв. 

Andrei V. Grigorev. Nouns with the Suffix -ьb- in Old Russian Manuscripts 

of the 11
th

–14
th

 Centuries…………………………………………………….. 

Ростислав Станков. Некоторые редкие сложные слова в Хронике Геор-

гия Амартола 

Rostislav Stankov. Some Rare Composite Words in George Hamartolos’ 

Chronicon…………………………………………………………………….. 

М. Н. Саенко. Праславянское *lędwьj-: реконструкция семантики и формы 

Michail N. Saenko. Proto-Slavic *lędwj-: Reconstruction of the Semantics 

and Form........................................................................................................... 

 

 

195 

 

 

206 

 

 

222 

 

 

238 

 

 

 

265 

 

 

 

276 

 

 

283 

 

 

 

 



DOI: 10.31168/2658-3372.2025.25.09            

                   
 
 

БАРБАРА ЛОМАДЖИСТРО 
Университет Флоренции, Италия 

 

К ВОПРОСУ О ЖАНРЕ ТОЛКОВОЙ ПАЛЕИ  
 
Согласно Словарю книжников и книжности Древней Руси, «Палея 

Толковая – памятник, в котором пересказываются с полемическими, 
антииудейскими толкованиями, а также с многочисленными допол-
нениями и комментариями библейские книги» (Творогов 1987: 285). 
Приведенное определение емко вобрало в себя суть продолжительной 
и сложной в своей многогранности научной дискуссии о характере 
этого знаменательного памятника древнерусской литературы, зани-
мавшего умы исследователей на протяжении практически двух по-
следних столетий. И все же целый ряд вопросов остается до сих пор 
нерешенным. По-прежнему спорным является вопрос о самом харак-
тере памятника – представляет ли он собой перевод или же является 
оригинальным текстом, как равно не пролит свет на место и время 
его создания.  

Большинство исследователей считает Толковую Палею ориги-
нальным произведением, написанным на Руси одним автором, эпоха 
деятельности которого, однако, не поддается окончательному опре-
делению. Что же касается вопроса о его оригинальности, необходимо 
учесть тот факт, что до сих пор не обнаружен какой-либо текст на 
греческом либо на другом языке, который мог бы быть его оригина-
лом. Несмотря на это, существует гипотеза, согласно которой Палея 
опирается на различные иноязычные источники. Судить о месте и вре-
мени ее создания объективно сложно в силу того, что не обнаружены 
рукописи древнее XIV – конца XV веков. Кроме того, все дошедшие 
до нас списки – русского происхождения, хотя, по мнению некоторых 
исследователей, они содержат определенное количество южносла-
вянских языковых элементов. Все это лишает нас возможности обосно-
вать утверждение о существовании Палеи в более древних редакциях, 
при этом, если и принять его чисто теоретически, судить о форме 
Палеи невозможно. 



К вопросу о жанре Толковой Палеи 

 
171 

Сложность проблемы заключается в том, что под названием «Палея» 
подразумеваются разные произведения. В научной литературе выде-
ляются две независимые друг от друга группы: 1) Историческая Палея, 
представляющая собой перевод с греческого текста, который, однако, 
до сих не установлен (Сперанский 1892) – по содержанию это пере-
сказ библейской истории от сотворения мира до царства Давида с ма-
лым количеством толкований и многочисленными апокрифическими 
текстами; 2) древнерусские компиляции, в основе которых лежит Тол-
ковая Палея, включающие более или менее обширную хронографи-
ческую часть, что объясняет получившее в научном обиходе назва-
ние Полная Хронографическая Палея и Краткая Хронографическая 
Палея. Уточним, что в большинстве рукописей все разновидности Тол-
ковой Палеи, включая и Историческую, надписаны как «Палея».  

Понимание необходимости разграничения палейных типов вос-
ходит к трудам Н. С. Тихонравова. С тех пор в научной литературе 
выдвигалось немало гипотез1

. Долгое время оставалась общеприня-
той концепция В. М. Истрина о трех редакциях Палеи, хотя она и пре-
терпела определенные поправки и уточнения. На сегодняшний день 
большинство ученых рассматривают Толковую, Хронографическую 
полную и Хронографическую краткую Палею как отдельные памят-
ники (Водолазкин 2007). Разумеется, продолжается попытка более 
точно определить текстуальные соотношения между ними с тем, 
чтобы выявить отдельные редакции памятника и зависимость между 
ними (Козлова 2022). 

Толковая Палея представляет собой последовательное изложение 
Восьмикнижия посредством многих и разнородных объяснений, в том 
числе позаимствованных из апокрифических текстов. Особенно харак-
терными являются толкования, введенные в форме инвектив против 
предполагаемого оппонента «иудея». Древнейшей редакцией Толковой 
Палеи – или, по крайней мере, ее древнейшим известным примером, 
считается группа списков, восходящих к Коломенской «Палее» 1406 г. 
(Кол). Полная Хронографическая Палея отличается от Толковой тем, 
что в ней сокращена часть толкования, расширено изложение событий 
благодаря включению христианской истории и значительно пополнен 
состав за счет введения в текст новых апокрифических повествований 

                                         
1
 Исчерпывающий обзор выдвигаемых предположений представлен в 

(Мильков 2020). 



Барбара Ломаджистро  

            
172 

и хронографических сведений. Наиболее характерной рукописью дан-
ного типа является список Синодальный или Псковский (Син). Неза-
висимо от Полной Хронографической Палеи появилась Краткая Хро-
нографическая, в которой толковательная часть подвергнута основа-
тельному сокращению, а хронографическая, напротив, обогащена. 
По сути, Хронографическая Палея фиксирует превращение толкового 
повествования в историческое, в результате чего Палея Толковая при-
обретает сходство с Хронографом. 

В настоящей статье предпринята попытка выявить, к какому 
именно литературному жанру относится Толковая Палея, поскольку, 
по нашему мнению, объяснение этой проблемы позволяет решить 
конкретные вопросы о ее происхождении и использовании на протя-
жении веков. Мы уже ссылались на значимость двух элементов – об-
ширность и разноплановость содержания и присутствие полемических 
антииудейских инвектив, в силу которых памятник определяется в 
научной литературе как произведение энциклопедического или поле-
мического характера. В частности, некоторые исследователи предпо-
лагают, исходя из обширности затронутых в произведении тем, что 
Палея функционировала наподобие энциклопедии, однако нам кажется, 
что данное утверждение не является обоснованным, ибо не учиты-
вает ее композиционную структуру. В византийской традиции энцик-
лопедии строились по лексикографическому принципу, т. е. по леммам, 
объясняющим определенные лексические единицы, но Толковая Палея, 
со всей очевидностью, не соответствует такой структуре. Содержа-
тельная сторона в ней организована по библейскому повествованию 
Восьмикнижия с очевидной целью дать ему толкование.  

Общепринятое мнение о полемической антииудейской направлен-
ности памятника привело к попыткам определить исторический кон-
текст, обусловивший этот полемический настрой. Однако предлага-
емые решения этого вопроса по существу противоречивы: согласно 
некоторым ученым, речь идет о Киевской Руси до момента монголь-
ского нашествия, другие же говорят о Болгарии эпохи царя Симеона2

. 
Нельзя не согласиться в этой связи с критическими возражениями 
Е. Водолазкина, отмечавшего, что представляется маловероятным, 

                                         
2
 Представители русской филологической школы принципиально едины 

в том, что Толковая Палея была создана на Руси. По поводу гипотезы о болгар-

ском происхождении, восходящей к А. А. Шахматову, см. (Славова 2002). 



К вопросу о жанре Толковой Палеи 

 
173 

чтобы иудеи читали чисто христианское, очевидно предназначенное 
для христианской среды, произведение (Водолазкин 2007: 5). В своих 
рассуждениях ученый пришел к выводу, что Толковая Палея – не 
полемическое, а сугубо апологетическое произведение, в котором про-
являются бесспорные черты древней экзегетической традиции, при-
сущие аналогичным византийским текстам. В последнее время и дру-
гие исследователи отмечают, в той или иной мере, экзегетический 
характер памятника и его функциональное предназначение как текста 
для чтения Библии (Алексеев 2019).  

Из проведенного нами анализа содержания и формы Толковой 
Палеи явствует, что это исключительно экзегетическое произведение, 
которое можно предварительно определить как свод библейских тол-
кований, извлеченных в основном из патристической литературы и 
соответствующих в своем размещении ветхозаветному повествова-
нию. Ниже мы остановимся лишь на ее формальных признаках с тем, 
чтобы определить, к какому именно экзегетическому жанру из наи-
более распространенных в позднеантичной и византийской литера-
турной традиции она принадлежит. Мы убеждены, что только получив 
ответ на поставленный вопрос, возможно будет решить и другие, не-
посредственно связанные с ним вопросы, как например, о составе, 
происхождении или авторстве Толковой Палеи. 

 
*** 

Говоря о происхождении и развитии экзегетических жанров в хрис-
тианской литературе необходимо вспомнить обстоятельства, в кото-
рых развивался интерес христиан к Ветхому Завету, не забывая об 
истоках культурной традиции. Начнем с замечания, на первый взгляд 
тривиального, о том, что главной темой самой древней христианской 
экзегетики является толкование жизни и деятельности Иисуса Христа 
в свете пророчества Ветхого Завета, и, следовательно, узнавания в нем 
обещанного Богом Мессии. Эта богословская идея противостояла 
иудейскому учению, которое не признавало Иисуса Христа как Сына 
Божьего. И именно в толковании Ветхого Завета проявились первые 
противоречия между ранней Церковью и иудейской традицией. Хрис-
тиане фактически видели в Иисусе Мессию, возвещенного пророками, 
и поэтому толковали ветхозаветные пассажи мессианского содержания 
как пророчества о нем, в то время как большинство иудеев не при-
нимало такого тождества. Это противостояние породило полемику, 



Барбара Ломаджистро  

            
174 

в центре которой были прежде всего пророчества и их связь с жизнью 
Христа (Simonetti 1981: 15). 

Но и в раннем христианстве существовала группа верующих, при-
держивавшихся более строгого иудействующего подхода и не желав-
ших признавать подлинность божественного характера Христа. Другие 
же христиане, напротив, чувствовали себя менее привязанными к иудей-
скому наследию и буквальному соблюдению его предписаний. Так, 
например, Апостол Павел читал Ветхий Завет через Христа и таким 
образом видел его тайну раскрытой; следовательно, он толковал Пя-
тикнижие как префигурацию Христа и Церкви. Так сформировалось 
типологическое прочтение Ветхого Завета, в котором Адам является 
τύπος, т. е. образом, Христа (или, напротив, αντίτυπος, поскольку он 
суммирует человечество в грехе, а Христос – в спасении), проход 
израильтян через Красное море – символом крещения, бронзовый змей 
из Числ. 21:9 и пасхальный агнец из Исх. 12:1 – префигурацией рас-
пятия и смерти Христа, и т. д. К типологическому толкованию гер-
меневтика Ветхого Завета присоединила и аллегорическую трактов-
ку, направленную на выявление другого значения, выходящего за 
рамки буквального и непосредственного смысла рассматриваемого 
отрывка. Такой подход широко развивали толкователи в первые века 
(Simonetti 1985). 

Сохранившаяся литература так называемого «субапостольского» 
периода (конец I – начало II вв.) свидетельствует о разнообразии под-
ходов к Ветхому Завету, которое отразилось в христианской экзегезе 
раннего периода. В ней также прослеживается потребность христиан 
защищаться от презрения образованных язычников. Большинство 
повторяющихся «сложных вопросов», с которыми сталкивались экзе-
геты Бытия, происходят от языческих возражений, а также от первых 
великих ересей – таких как маркионитство и манихейство. К примеру, 
им приходилось оправдывать молчание Писания о происхождении 
духовных существ и некоторых из четырех первоначальных веществ 
(воздух, огонь), библейскую космологию, несовместимую с тогдаш-
ними философскими и научными учениями, антропоморфное пред-
ставление Бога, туманность и противоречия в библейских хроноло-
гии и генеалогиях, неправдоподобные явления (например, ковчег в по-
вествовании о потопе) или такие недопустимые для языческой мора-
ли обычаи, как многоженство патриархов или кровосмешение между 
Лотом и его дочерями (Petit 1996: 250–251). 



К вопросу о жанре Толковой Палеи 

 
175 

Для того, чтобы прояснить «темные места», христианские экзе-
геты применяли к Писанию приемы толкования, которым обучали 
в школах для изучения светских текстов: философскую и моральную 
аллегорию в александрийской среде, исторический метод в антио-
хийской среде, но при этом они унаследовали, как мы увидим, и ли-
тературные их формы. Аллегорический метод пережил период наи-
большего расцвета благодаря александрийским авторам (в первую 
очередь, Оригену), согласно которым ключ к ветхозаветной истине на-
ходится в личности Иисуса Христа, но позже он оказался подверг-
нутым критике авторов, связанных с антиохийской экзегетической 
школой. К этому направлению принадлежали, наряду с наиболее не-
поколебимыми «буквалистыми» экзегетами, и Иоанн Залатоуст, и Фео-
дорит Кирский. Именно Феодорит стремился умерить строгий буква-
лизм антиохийского учения, приняв в некоторой степени традицион-
ное христологическое толкование Ветхого Завета. Его перу принад-
лежат как обширные последовательные экзегетические труды, так и 
самые первые произведения такого же содержания, но в форме воп-
росов и ответов, известной в греческом как ἐρωταποκρίσεις. Этот ли-
тературный жанр, сжатый и гибкий в своей сочетаемости, эффек-
тивно содействовал широкому распространению Феодоритовой экзе-
гезы во всем христианском мире. 

Несмотря на определенные различия в подходе, экзегеты раннего 
периода стремились доказать, что самым важным моментом в исто-
рии спасения человечества является пришествие Христа, и поэтому 
подчеркивали единство Священного Писания, раскрывавшего Божий 
замысел для человека. Таким образом, они утверждали необходимость 
объяснять Библию посредством самой же Библии, будучи убеждены 
в том, что содержание Ветхого Завета должно было полностью соот-
ветствовать содержанию Нового Завета (Petit 1996: 251). Именно в этом 
следует видеть первопричину типологического толкования Ветхого 
Завета. Данный подход не был чужд герменевтике языческой литера-
туры: вобрав в себя его наследие, христианские экзегеты унасле-
довали и литературные формы комментариев, которые сопровождали 
языческие произведения. 

Ж. Дориваль  выделяет три этапа в истории использования различ-
ных видов языческих экзегетических жанров (Дориваль 2014). Пер-
вый этап был ознаменован обращением к гомилетическим и проро-
ческим текстам, а также специфичным собраниям ветхозаветных 



Барбара Ломаджистро  

            
176 

отрывков, известным в научном обиходе под названием testimonia, 
т. е. «свидетельства». На протяжении второго этапа получили рас-
пространение собственно толкующие комментарии и, в более огра-
ниченной степени, схолии. Третий этап характеризуется широким 
использованием несистематических толковательных текстов во всем 
многообразии их форм: схолии (σχόλια), вопросы и ответы (ἐρωταπο-
κρίσεις) или же исключительно краткие изложения, созданные в силу 
конкретных обстоятельств и известные как ὑποθέσεις. 

Рассмотрим перечисленные литературные жанры более подробно. 
1) testimonia – это тематически упорядоченные сборники цитат 

из Ветхого Завета, например, о мессианской природе Иисуса Христа, 
о Страстях Христовых, Его Воскресении, о некоторых реалиях Ветхого 
Завета, о конце иудейского культа. Все говорит о том, что эти тексты 
представляют собой первоначальную форму литературного толкования, 
появившегося в христианстве и заимствованного из иудаизма3

. Напом-
ним, что латинское собрание цитат об иудеях, известное под названием 
Testimonia ad Quirinum, было составлено Киприаном Карфагенским 
около 250 г. Первое собрание на греческом языке на эту тему оши-
бочно приписывалось Григорию Нисскому (Dorival 2014: 164). 

Похожую форму имеют так называемые ἐκλογαὶ προφητικαί, т. е. 
пророческие извлечения, составленные из ветхозаветных цитат про-
фетического характера и снабженные краткими толкованиями. Именно 
так они представлены, к примеру, в собраниях Климента Александ-
рийского. Эти сборники относятся к литературному жанру поздней 
античности, известному как ἐκλογαί, т. е. собрания избранных цитат 
на разные темы. 

Гомилетический жанр бытовал уже в иудаизме во времена Иисуса, 
когда речь шла о толковании Моисеева Закона и пророческих текстов 
в синагоге, но в христианстве он приобрел высокоразвитую форму, 
наиболее соответствующую литургическому времени (Simonetti 1995). 

2) Комментарии, известные как ὑπόµνηµα (более употребитель-
ным является форма множественного числа – ὑποµνήµατα), представ-
ляют собой литературную форму языческого происхождения, кото-
рую отличают две характерные особенности. Первая заключается в том, 
что автор пишет текст в форме личных примечаний, не прибегая 
                                         

3
 Научная литература, посвященная данной тематике, исключительно 

обширна, см. (Morlet 2021). 



К вопросу о жанре Толковой Палеи 

 
177 

к специфическим литературным приемам. Вторая состоит в том, что 
он досконально соблюдает структуру толкуемого текста. Ученые до 
сих пор спорят о том, как именно весь этот материал был физически 
представлен на странице рукописной книги. Такая литературная форма 
была широко распространена среди христианских экзегетов (Dorival 
2014: 167–168). В этих текстах используется схоластическая экзеге-
тическая техника, иногда комментируются лишь части библейской 
книги, имеющей самостоятельную структуру, например, благословения 
Исаии (комментируемые Ипполитом), заглавия и порядок псалмов 
(комментируемые Григорием Нисским) или, опять же, сотворение по 
Бытию (Шестодневы). В византийскую эпоху близость комментариев 
с гомилиями позволяла легко превратить часть комментария в гоми-
лию. Получалось и так, что, наоборот, комментарии включали отрывки, 
взятые из гомилий (Dorival 2014: 168). 

Схолия – это короткая или обширная статейка-толкование биб-
лейского отрывка, стиха или же отдельного слова. По-гречески она 
называлась двумя терминами: σχόλιον или σηµείωσις. И этот литера-
турный жанр берет свое начало в древнегреческой словесности, напри-
мер, в комментариях к Гомеру или грамматической литературе. 
Вопросу происхождения и форме схолий посвящена обширная лите-
ратура, позволившая установить, что их объeм мог широко варьиро-
вать от нескольких предложений до нескольких страниц, что зави-
село от толкуемой темы (Montana 2011). Ориген широко использовал 
этот жанр наряду с систематическими комментариями: у него схолия, 
связанная, как правило, с идеей сжатости, нередко занимает несколько 
страниц. Кроме того, Ориген является и создателем особого типа 
комментария в виде схолий-статеек, т. е. комментариев, в которых 
толкуются лишь определенные места библейского текста посред-
ством более или менее обширных схолий4

. Эта литературная форма 
отчетливо различается от анонимных схолий, расположенных на полях 
библейских рукописей. Обозначая комментарии-схолии Оригена латин-
ским словом excerpta (множественное число термина excerptum, т. е. 
«извлечение из письменного текста»), Иероним подчеркивает специ-
фику комментария в виде статеек, в которых интерпретируется не 
                                         

4
 К этому типу комментария часто прибегал и Исихий Иерусалимский 

(Leanza 1993: 38–39). 



Барбара Ломаджистро  

            
178 

целый библейский текст, а лишь некоторые, значимые или сложные 
отрывки из него5

. 
3) На последнем этапе истории христианской экзегетики тенденция 

к лаконичности и фрагментарности становится преобладающей, и ав-
торы уже предпочитают коротко комментировать некоторые, осо-
бенно сложные детали библейского повествования. Схолии оказы-
ваются чрезвычайно пригодными к такому типу истолкования, как 
равно и жанр вопросов и ответов (Dorival 2014: 170). В античности 
он употреблялся при толковании гомеровских произведений, а по от-
ношению к Библии им впервые воспользовался Филон Александрий-
ский в своих «Вопросах и ответах» на Бытие и Исход. Вслед за ним 
форма вопросов и ответов широко распространилась среди христи-
анских авторов на основе следующей техники: экзегет ставил вопрос 
о конкретном факте из Священного Писания и старался дать на него 
логический и убедительный ответ. Однако потребности краткости 
лучше всего соответствовала форма так называемой «гипотезы»: Ев-
севию Кесарийскому приписываются «Гипотезы о псалмах», в кото-
рых в свете христианского учения в одном лишь предложении изло-
жено содержание каждого псалма (Dorival 2014: 170–171). 

На этом этапе получает завершение история всеобъемлющей ори-
гинальной христианской экзегетики и появляется потребность в более 
легких для пользования синтезах. Именно в этих условиях зарожда-
ется литературная форма экзегетики, которую позднее стали условно 
называть латинским термином катена (catena), буквально «цепь 
[толкующих статеек]». Это – особый тип собрания экзегетических 
отрывков, касающихся какой-либо библейской книги, которое было 

                                         
5
 Взаимосвязь между комментариями и схолиями в светской и экзеге-

тической литературе понималась по-разному, и дискуссия на эту тему про-

должается до сих пор. Бытует, с одной стороны, мнение, что ὑποµνήµατα 

были пояснительными записками учителей, а схолии – более или менее 
спорадическими примечаниями, сделанными учениками или читателями 

(Hadot 2005: 422–423). С другой стороны, эту интерпретацию отрицают, по-

скольку существуют свидетельства того, что термин σχόλιον, уменьшитель-
ная форма от σχολή, т. е. «лекция», обычно означал «краткое объяснение», 

«примечание» и, помимо прочего, не подразумевал в древности никакого 

указания на положение самой заметки по отношению к комментируемому 

тексту (Montana 2011: 105–106). 



К вопросу о жанре Толковой Палеи 

 
179 

составлено поздними редакторами путем их выборки из более ранних 
экзегетических, скорее всего, патристических, произведений. Жанр 
катен возник в VI в. в Палестине, и связан, предположительно, с име-
нем Прокопия Газского, получив дальнейшее распространение под 
разными названиями: ἐκλογαὶ ἑρµηνειῶν, ἐξηγησις διαφόρων, ἐξηγητικῶν 
ἐκλογῶν ἐπιτοµή, συναγωγὴ (συλλογὴ) ἐξηγήσεων, παραγραφαί. Данные 
термины указывают на двойственную природу этих произведений: 
они являются одновременно и толкованиями, и кратким изложением 
определенного отрывка библейского текста. По сути, катена является 
результатом извлечения сжатых объяснений, представляющих собой 
синтез более крупных и полных комментариев, а также выбора типа 
и содержания толкований (Devreesse 1928). 

Катены имеют и то преимущество, что они сохраняют материал 
из не дошедших до нас, утраченных экзегетических трудов, хотя и в 
фрагментарной форме. Несмотря на то, что в рукописной традиции 
они разнообразны, их объединяет формальная своеобразность, не 
позволяющая спутать их с простыми экзегетическими сборниками: 
катены неизменно сопровождают библейский текст, комментируя 
его шаг за шагом и сопоставляя толкования, извлеченные из разных 
произведений. Каждая выдержка в катене снабжена леммой, в кото-
рой указывается имя автора в родительном падеже или же только его 
инициалы, что часто порождает заблуждения в атрибутировании 
данного текста (Dorival 2016: 67; Petit 1991–1996, I: XIII)

6
. В этом 

своеобразном сочленении текстов нашло отражение само название – 
«цепь», предполагающее то, что толкования библейского текста как 
будто прикованы друг к другу7

. Катены могут быть вплетены в библей-

                                         
6
 Установить авторство текстов катен бывает сложно. Переписчики 

катен оставляли место рубрикаторам для вставления имен авторов, а иногда 
писали их в сокращенном виде, который не всегда поддается раскрытию, 

порою в полном, а иногда и вовсе забывали о них. Нетрудно себе пред-

ставить, как в момент дальнейшего переписывания катен имена могли опус-
каться, и тогда соответствующие тексты сливались между собой. Имеющие 
сходные имена авторы могли быть перепутаны друг с другом и, наконец, со-

кращенные формы имен могли связываться с разными одноименными авто-

рами: например, Евсевий мог быть Евсевием и Эмесским, и Кесарийским, 

а Кирилл – и Александрийским, и Иерусалимским (Petit 1991–1996, I: XVI). 
7
 Иногда неточно относят к катенам коллекции фрагментов или ком-

ментарии из произведения одного автора. 



Барбара Ломаджистро  

            
180 

ский текст или написаны на внешних полях. Их составители цити-
руют как православных авторов, так и еретиков, однако в последнем 
случае они ссылаются только на произведения, в «православности» 
которых нет никаких сомнений (Petit 1991–1996, I: XIII).  

Первоначально анонимные авторы-составители катен выбирали 
отрывки из комментариев, затем они стали пользоваться схолиями и го-
милиями, и, наконец, – не сугубо экзегетическими произведениями, но 
связанными каким-то образом с интересным для составителей сти-
хом из данной книги. По прошествии VI в. и до падения Византий-
ской империи многие книги обоих Заветов комментировались в виде 
катен (Dorival 2014: 171). 

Катены структурировались по-разному, в зависимости от толку-
емой библейской книги. Для целей нашего анализа целесообразно 
рассмотреть катену на Бытие. Ни в одной рукописи не назван ни ее 
автор, ни заглавие, отсутствуют предисловие или заключение. Прак-
тически все они передают одну и то же катену (произведение) в за-
вершенном виде, несмотря на то, что она не сохранилась в полном 
виде во всех списках, а в некоторых имеются поздние дополнения. 
Это значит, что она не создавалась постепенно, путем последо-
вательной работы, а принадлежит перу лишь одного автора, пресле-
дующего конкретную цель: предоставить читателям объективное 
и удобное рабочее пособие по экзегетике. Хотя жанр произведения не 
разрешал составителю привести цитаты целиком, его работа позво-
ляла читателю быстро сравнить экзегетические учения разных школ 
по тому или иному конкретному вопросу (Petit 1991–1996, I: XIV). 

Катена – это в некотором смысле экзегетический синопсис. Цель 
ее составителя – сопоставить друг с другом разные толкования одного 
и того же библейского пассажа. Сам он не принадлежит ни к одной 
школе и свободно использует как антиохийские, так и александрий-
ские толкования. Основными источниками катены являются коммен-
тарии и гомилии, но наряду с ними в ней приводятся и полемические 
тексты, включая инвективы, если они присутствуют в непосредст-
венных экзегетических источниках. К катенам часто добавляются 
глоссы. Они содержат разнообразные сведения, преимущественно 
исторического, географического, лингвистического (например, эти-
мология имен собственных), а иногда и филологического характера 
(например, разночтения библейского текста). Во многих списках писец 
размещает их по-особенному (на полях со ссылкой на Священный 



К вопросу о жанре Толковой Палеи 

 
181 

текст) или же выделяет их, используя отличный от основного текста 
почерк (Petit 1991–1996, I: XV). 

В силу своей функциональности греческие экзегетические катены 
получили, начиная с VI в., широкое распространение в византийском 
мире и за его пределами, как на греческом языке, так и в переводах. 
Греческая рукописная традиция чрезвычайно богата. При этом она 
оставалась живой и плодотворной в афонских монастырях вплоть до 
XVI в. Как правило, катены в рукописях определены как ἐξηγητικαὶ 
ἐκλογαί, т. е. экзегетические извлечения; они могли и не иметь загла-
вия или же именоваться так, как библейская книга, которую коммен-
тировали. 

Как уже отмечалось, источники, к которым обращались катенисты, 
разнообразны8

. Обобщенно можно выделить три основных вида их 
использования: а) систематическое и предпочтительное использование 
трудов Иоанна Златоуста или, по крайней мере, сочинений близкого 
ему по методу Феодорита Кирского; б) цитирование лишь двух авторов, 
но с обширными отрывками прямо из их комментариев; в) цитиро-
вание Иоанна Златоуста и Феодорита Кирского наряду с палестин-
скими экзегетами. Особый тип катены – это катена в виде схолий, 
толкующая лишь определенные места библейского текста с помощью 
схолий. Есть все основания полагать, что она восходит к коммента-
риям в форме схолий, выработанных Оригеном (Dorival 2016: 76–77). 

С течением времени катены подвергались разным процессам 
преобразования: они использовались преимущественно для создания 
новых комментариев или в качестве хранилищ экзегетического мате-
риала, из которого можно было черпать, по мере необходимости, 
схолии. Таким новым видом комментария является тот, в котором 
отчетливо прослеживается катенарная структура, но отсутствуют 
ссылки на цитируемых авторов. На этой поздней фазе истории экзе-
гетики автор составляет комментарий в духе патристической тради-
ции, но в сплошной форме без толкуемого библейского текста и ука-
зания на экзегетов. В действительности имена все же встречаются 
время от времени, но ссылка на них не носит систематического 

                                         
8
 Подробное описание типов «цепей» и цитируемых авторов см. в ката-

логе Каро-Лицмана (Karo-Lietzmann 1902), который не утратил в целом 

свою ценность, несмотря на некоторые исправления, предложенные в новей-

шей научной литературе. 



Барбара Ломаджистро  

            
182 

характера. В случае необходимости, автор-составитель пересказывает, 
сокращает или расширяет свои источники. 

Бесспорным примером преобразования катены в комментарий 
является Эпитома Прокопия Газского, представляющая собой обшир-
ный комментарий к Восьмикнижию9

. В прологе сам Прокопий пояс-
няет, как трудился над его составлением, а именно – сокращая более 
крупное произведение. Из его описаний явствует, что изначальный 
текст представлял собой катену10

. По сути, Прокопий утверждает, 
что объединил огромный ряд экзегетических текстов в одно целое, 
отказавшись от ссылок на авторов, отбирая, синтезируя и системати-
зируя весь этот материал в одно органическое целое (Petit 1991–1996, 
I: XVII–XVIII). Кроме того, он сохранил сжатые рубрики из библей-
ского текста с тем, чтобы читатель смог понять, какое именно место 
Священного Писания толкуется. Если цель составителя катены за-
ключалась в том, чтобы сопоставить разные интерпретации конкрет-
ного библейского пассажа друг с другом, то Прокопий стремился 
сделать более доступной для читателя патристическую экзегетику 
(Petit 1996: 244).  

Катенарное наследие весомо расширяется и значительно усложня-
ется в последующие столетия. Петр Лаодикийский, к примеру, в своем 
комментарии на псалмы (Ἑρµηνείαι) опускает сокращения авторских 
имен использованных им извлечений, но перед некоторыми 
толкованиями вводит в текст указания ἄλλος, т. е. «другой [говорит]», 
или же ἄλλως, т. е. «по-другому». Следуя древним комментариям, он 
сохраняет отдельные имена авторов, приводя их в именительном па-
деже и сопровождая глаголом, означающим «говорить». Исходный 
материал перестроен следующим образом: а) сокращены, переска-
заны или суммированы отдельные фрагменты; б) в целом группа 
стихов комментируется не одним отрывком, объединяющим толко-
вания нескольких авторов, а двумя-тремя отрывками. Отрывки, кото-
рые следуют за первым, вводятся с помощью слов: ἄλλος, ἄλλως, 
                                         

9
 Обозначение «эпитома» появляется в надписании первой части произ-

ведения: Ἀρχὴ σὺν θεῷ τῆς εἰς τὴν Γένεσιν τῶν ἐκλογῶν ἐπιτοµῆς Προκοπίου 

χριστιανοῦ σοφιστοῦ, в более древней рукописи Münich, Bayerische Staatsbib-

liothek, Monacensis gr. 358). Издание первых частей комментария опублико-

вала К. Мецлер: на Бытие (Metzler 2015), на Исход (Metzler 2020). 
10

 Вопрос о взаимозависимости остается спорным (Dorival 2016: 73–74). 



К вопросу о жанре Толковой Палеи 

 
183 

ἕτερος (Dorival 1985: 218). Дориваль объясняет распространение и про-
должительное бытование в обороте комментариев, составленных на 
базе катен, тем, что они позволяли их авторам сочетать два требо-
вания византийской религиозной и культурной истории: с одной сто-
роны, не выходить за пределы традиции Отцов (продолжая обра-
щаться к уже существующим материалам), с другой, организовывать 
древние материалы по-новому. Таким образом они не просто повто-
ряли учение Отцов, но на базе традиционного учения создавали новое 
(Dorival 1985: 226). 

Наследие катенарной традиции проявилось также в переводе на 
разные языки как катен, так и комментариев, составленных на базе 
катен. Оно содержало в себе разные схолии, которые, в свою оче-
редь, были переведены и переорганизованы в новые собрания, что 
позволяло читателям ближе познакомиться с патристической экзеге-
тикой в более удобных формах. Их переводы и, соответственно, бы-
тование в других языковых средах, давало возможность познако-
миться и с композиционной техникой экзегетического материала. 
Славянская среда также оказалась вовлечена в этот процесс, о чем 
свидетельствует немалое количество патристических и, в целом, экзе-
гетических, флорилегий на старославянском языке и широкое рас-
пространение экзегетических трудов антиохийской школы, особенно 
Феодорита. 

 
*** 

Толковая Палея, на наш взгляд, – произведение, не чуждое опи-
санному процессу рецепции патристической литературы. Наш анализ 
памятника выявил в его структуре некоторые общие характеристики 
с комментариями, составленными на основе экзегетических катен, 
в частности, на основе катен в виде схолий (катен-схолий), а это по-
зволяет прийти к выводу, что он также является произведением, 
принадлежающим катенарному наследию. Вывод этот, по существу, 
опирается на то, что: а) надписание произведения, если оно приво-
дится, несмотря на разновидность его формы в рукописной тради-
ции, определяет текст как толкование Ветхого Завета; б) в органи-
зации текста соблюдена последовательность событий, изложенных в 
Восьмикнижии, но его не сопровождает библейский текст – в отли-
чие от того, как сложились катенарные комментарии. Библейский 
текст цитируется только вкратце и не постоянно. 



Барбара Ломаджистро  

            
184 

Рассмотрим более подробно, какие именно формальные элементы, 
связанные с вышеприведенными аргументами, наиболее полно соот-
ветствуют нашим выводам: 

1) Установлено, что славянское название «Палея» является транс-
крипцией греческого названия Священного Писания «παλαιὰ διαθήκη». 
Оно могло обозначать как Ветхий Завет в целом, так и Пятикнижие, 
или же Восьмикнижие (Славова 2002: 38–40). В сочетании с именем 
прилагательным tolkovaA, как нам кажется, этот термин соответст-
вует очень часто встречающейся в греческих заглавиях синтаксиче-
ской структуре. 

В. М. Истрин считал словосочетание pale] tolkovaA синонимичной 
формой выражения pale] s txlkxmx, встречающегося, например, в над-
писании группы библейских толкований в форме вопросов и ответов, 
переписанной на лл. 131–141 Изборника XIII в. (Изб): a se otx palyi s 
txlkxmx. Ученый предположил, что выражение paly] s txlkxmx соот-
ветствовало греческому παλαιὰ σὺν ἑρµηνείαις, которое должно было 
быть названием греческого текста, лежащего в основе ранней славян-
ской версии палеи. По мнению исследователя, от этого не дошед-
шего до нас изначального текста, в результате существенных изме-
нений в славянской среде, происходила Толковая Палея. Масштаб 
таких изменений не позволял бы считать ее простым переводом с гре-
ческого (Истрин 1898: 71). 

Мы не считаем, что словосочетания paly] tolkovaA и paly] s txlkxmx 
полностью синонимичны. Выражение παλαιὰ σὺν ἑρµηνείαις или paly] 
s txlkxmx, как нам кажется, явно относится к библейскому тексту с тол-
кованиями, т. е. к ситуации, в которой библейский текст сопро-
вождается непрерывными толкованиями в виде маргинальных схолий, 
примеры которых нередко встречаются в рукописях11

, или к насто-
ящим катенарным комментариям. Напротив, словосочетание с дейст-
вительным причастием как в греческом, так и в славянском, обозначает 
произведение, которое что-то толкует. Например, заглавие сочинения 
                                         

11
 Маргиналные схолии сопровождают, к примеру, Восьмикнижие, РГБ, 

Ф. 87 (собр. В. И. Григоровича), № 1; кроме этого, текст обозначен в вы-

ходной записи первой части (Пятикнижия) на л. 209об. как sJa kniga gl=Emaa 

palya и в выходной записи второй (Царств) на л. 373 как sJ] knJga pale]. То 

же самое встречается в рукописи Ветхого Завета 1558 г., Белград, Народна 
библиотека № 459, о чем пишет Сперанский (Сперанский 1898: 30–31). 



К вопросу о жанре Толковой Палеи 

 
185 

Максима Исповедника прямо гласит: Ἐξήγησις κεφαλαιώδης περὶ τοῦ 
κατὰ Χριστὸν τὸν Θεὸν ἡµῶν σωτηρίου Πάσχα τὸ διαγραφὲν κανόνιον 
ἑρµηνεύουσα, т. е. «Краткое объяснение, толкующее схему вычисле-
ния [года] Воскресения Христова Бога нашего». Следовательно, по 
нашему мнению, paly] tolkovaA более точно соответствует греческому 
выражению παλαιὰ [διαθήκη] ἑρµηνεύουσα [ἐαυτήν], то есть, «[само]-
толкующий Ветхий [Завет]», иначе говоря, комментарию, построен-
ному с тем, чтобы толковать Ветхий Завет. 

Это в определенной степени подтверждается тем, что в списках, 
снабженных надписаниями,

 выражение paly] tolkovaA включено в более 
широкую формулу. Хорошо известно, что вариативность является 
характерной для надписаний средневековых произведений, включая 
и Толковую Палею. Несмотря на их разнообразие, мы считаем, что 
надписания Толковой Палеи содержат следы «катенарного» проис-
хождения памятника, которые более очевидны в следующих случаях, 
на которых уместно остановиться: 

• отсутствие какого-либо надписания памятника, как, например, 
в Кол, отражает аналогичную характеристику первоначальной греческой 
катены на Бытие, которая, как отмечает Ф. Пти, не имела собствен-
ного заглавия (Petit 1996: 243). Однако, в третьем по каталогу Каро-
Лицмана типе этой катены название имеется и совпадает с названием 
толкуемой ею библейской книги, т. е. Бытия. В этом варианте засви-
детельствовано надписание kn+ig bQtxnskQ] rekoma] paly] (Александро-
Невский сборник, РНБ, собр. СПбДА, A.1.119), которое называет 
Толковую Палею тем же заглавием Бытия. Возможно, такая сжатая 
формулировка нуждалась в уточнении, что может объяснить про-
исхождение расширенной формы sia knigQ bQtI] n(e)b(e)si i zemli 
i vsAkoi tvari i/e sxtvori bgx_ vsA dyla svoa isperva (ГИМ, собр. А. С. Ува-
рова, № 566 (1731/210), лл. 134–178, 1495 г.). 

• В других надписаниях присутствует определенный дополни-
тельный элемент, напрямую указывающий на толкующий характер 
текста. Например, заглавие sJA kniga naricaema~ paleA bogoslovJa 
edinqstvo trisvAtnoe, ryCi W evangelJa i W st+Qh i W razliCnQh mu/q (РГБ, 
Ф. 113 (собр. Иосифо-Волоцкого монастыря), № 549, XV в.) подчер-
кивает, что приведенные изъяснения происходят из Евангелия и про-
изведений святых отцов и разных экзегетов. Здесь же содержится 
лапидарная ссылка на неразделимое единство Троицы, т. е. трижды 
Святое Единство Отца, воплощенного Логоса и Духа, которое является 



Барбара Ломаджистро  

            
186 

главной темой произведения. Это утверждение развернуто в назва-
нии типа: sIa kniga naricaemaa pale] bogoslovJa edinqstvo tris(vA)toe Wcq bo 
beznaCalenx W nego /e rodi sA s(i)nx bezlytenx i d(ou)hx edinosou{e nx W Wca 
izQde. troice s(vA)taa pomozi (ГИМ, собр. А. С. Уварова, № 566 (1731/210), 
лл. 179об.–357), в котором более явно объясняется, что Отец не имеет 
начала, породил Сына вне времени, а консубстанциальный дух исхо-
дит от Отца. Можно предположить, что оно не было изначально частью 
надписания, но своего рода маргинальной схолией, позже в него 
включенной. В определенном смысле оно предвосхищает начальную 
часть произведения, общую во всех списках: b=x pre/e vsyhx vykx ni 
naCala imy ni konca. ]ko b=x silen. pervoE stvori an=glQ svo] slugQ svo] ognq 
plamenx

12
. 

• На толковательную функцию произведения также указывает 
надписание W bzy sotvorenia si] kniga glema] tolkovaA pale] stih wcq 
(ГИМ, собр. Е. В. Барсова, № 620, XV в.), которое более четко опре-
деляет текст как трактовку божьего творения, согласно учению Свя-
тых Отцов. 

• Более описательным нам представляется надписание типа sJa 
kniga bQtJA n+bsi i zemli* izlo/enJe i/ vx st+Qh oca na[ego Ioana zlatooustago 
arhiep+spa konstAtina grada o sxtvorenJi tvari vidimQA i nevidimQA i o 
pri[estJi h+vy i o vxplx{enJi ego i o raspAtJi i o vxs+krsenJi i o s\dy ego i o 
zakony i otvrx/enJi /idovstym (Kиев, Национальная библиотека Укра-
ины им. В. И. Вернадского, Коллекция Мелецкого монастыря № 114, 
olim Киевская духовная академия Аа 1292). Оно прямо указывает на 
комментарий Иоанна Златоуста (izlo/enJe) на Бытие, в котором Отец 
Церкви объясняет создание видимых и невидимых существ, вочелове-
чение и воскресение Иисуса Христа, отвержение иудейства и исчез-
новение его культа. Эта отсылка особо важна ввиду того, что Иоанн 
Златоуст является очень часто цитируемым в катенах автором. И это 
нам кажется еще одним, правдоподобным доказательством проис-
хождения Палей из катенарной традиции, а не результатом вставки 
какого-либо славянского писца. 

2) Текст толкует только определенные места Священного Писа-
ния. После каждого пассажа толкования расположены в форме, напо-
минающей своеобразную «гроздь», не позволя им слиться воедино 

                                         
12

 Стоит отметить, что эта тема широко трактуется в дошедших до нас 
трудах апологета Татиана. 



К вопросу о жанре Толковой Палеи 

 
187 

и утратить индивидуальность. Мы предполагаем, что такая струк-
тура восходит к собраниям различных толкований разных авторов 
и экзегетических школ, имеющих форму комментариев в виде схолий 
или происходящих из катен-схолий, из которых были сознательно 
удалены указания на авторов. Иными словами, Толковая Палея отра-
жает форму греческих эпитом катенарного происхождения, в кото-
рых крайне редко толкования снабжены авторскими леммами, а когда 
имеется имя автора, то оно приводится в именительном падеже, а не 
в родительном, как будто являясь вводной формулой к новой вы-
держке. Например: dnq *Z* reC Ioan zlatooustQJ v glyhx (Кол, л. 22об.; 
изд.: стб. 87, р. 20). Нередко встречается и более общее указание st=ii 
o=ci ry[a (там же, л. 2 и в других местах). 

В греческих эпитомах часто используются такие вводные выра-
жения как ἄλλος δέ φησι («другой говорит, что»), или глагол в третьем 
лице единственного числа φησί («говорит»), или же наречие ἄλλως 
(«по-другому»). Соответствующие славянские формулы встречаются 
и в Толковой Палее: прежде всего, глагол reCe

13
, а также i=nx Edinymx 

slovomx (Кол, л. 3; изд.: стб. 2, р. 6), inde gl}t (там же л. 49об.; изд.: 
стб. 195, р. 4) inoE /e vse ]snyE podx[edx[e ti ouka/emx (там же л. 49об.; 
изд.: стл. 195, р. 13–15).

. Толкование, почти систематически, обозна-
чается указанием tolk / txlk, или одной только начальной буквой T боль-
шего размера, или же вписанной в кружке. 

В целом, Толковая Палея производит впечатление, что она писа-
лась лишь одним писцом, который собрал и органично изложил тол-
кования разных Отцов, адаптируя их и снабжая собственными на-
блюдениями. 

4) В тексте часто встречаются риторические обращения к «иудею», 
введенные для того, чтобы опровергнуть иудейское отрицание месси-
анского характера Иисуса Христа. Эти толкования имеют скорее апо-
логетические, чем полемические оттенки, что характерно и для гре-
ческой катены на Бытие. Текст, по существу, создает впечатление, что 
он строился с целью как можно ярче и убедительнее доказать, что 
Ветхий Завет может быть понят лишь в свете пришествия Христова. 

5) Отказ от иудаизма восходит к отцам-апологетам, которые, как 
уже отмечалось, защищали новую веру от внешних противников, т. е. 
                                         

13
 Употребление этой формы глагола привлекало внимание разных уче-

ных, см. (Мильков 2020). 



Барбара Ломаджистро  

            
188 

язычников и иудеев. Они читали Писание через аллегорию и типоло-
гию, выявляя префигурацию Христа в Ветхом Завете. Этим они опро-
вергали обвинения против христологического толкования Священ-
ного Писания, превратив их, в свою очередь, в обвинения против своих 
оппонентов. Толковая Палея непосредственно вписывается в эту ли-
тературную традицию как по содержанию, так и по риторике.  

6) Этим объясняется и то, что Толковая Палея не имеет заверша-
ющей части в такой форме, которая позволила бы ее распознать как 
заключительную: комментарий на последнюю книгу Восьмикнижия 
внезапно прерывается, за ним следуют собрания пророческих текстов 
об Иисусе Христе, объем и тип которых варьирует в рукописной тра-
диции. Они состоят в основном из древних Testimonia, из христоло-
гических толкований на отрывки из Псалмов, из приписываемых Со-
ломону пророческих изречений, из более или менее обширных схолий 
типа «обращения к жидовину»

14
. 

7) Как уже отмечалось, в начальной части Tолковой Палеи звучит 
тринитарное богословие, которое отцы-апологеты начали создавать: 
о безначальности, вневременности, единственности, невидимости и 
не-материальности Бога. 

8) Аналогичнo, во вступительном разделе Tолковой Палеи обсуж-
дается тема об ангелах и падших ангелах, также являющаяся цент-
ральной в размышлениях отцов-апологетов. На наш взгляд, все эти эле-
менты указывают на то, что по своему литературному жанру Толковая 
Палея является видом комментария, происходящего из катен. 

 
Проблема спорадической ссылки на определенную Палею в дру-

гих средневековых произведениях была подробно изучена Истриным. 
Ученый обратил внимание на группу библейских толкований в Изб 
(лл. 131–141) под заглавием a se otx palyE s txlkxmx, которую он об-
наружил и в сборнике, названном Кааф. Однако Истрин исключил, 
что она могла попасть в эти собрания из Толковой Палеи в том виде, 
в котором она дошла до нас. Тем не менее, данная ссылка в Изб 
требует размышления. Сама рукопись является очень интересной для 
изучения механизмов передачи и распространения экзегетической 
литературы на Руси, поскольку включает в себя, под надписанием 
knigi naricAEmQ] izbornikx i W mnogx o=cq txlkovanQ <blagos>lovi oCe, 

                                         
14

 О видах конвоя Толковой Палеи см. (Анисимова 2020). 



К вопросу о жанре Толковой Палеи 

 
189 

собрание толкований Отцов, имена некоторых из них указаны в на-
чале толкований или на полях рукописи. 

Нам кажется очевидным, что термин izbornikx образован от ста-
рославянского глагола izqbrati, соответствующего греческому ἐκλέγω, 
для перевода греческого технического термина ἐκλογαί, указывающего 
на собрания толкований, расположенных по темам15

. Экзегетические 
тексты в рукописи, принадлежащие в большинстве своем жанру схолий 
и вопросоответов, графически организованы таким образом, что найти 
темы и связанные с ними толкования чрезвычайно легко, поскольку 
они обозначены, в свою очередь, буквой Т, вписанной коричневыми 
чернилами в кружок красного цвета. В конце каждого толкования 
ставится точка в середине строки. 

В рукописи нередко указаны источники, из которых заимство-
ваны тексты. Когда источником является какая-то толкуемая библей-
ская книга, указание написано красным цветом буквами большего 
размера и следующим образом: a se W apla sx txlkom (лл. 15–17об); a se 
W eVanglq] sx txlkxmx (лл. 24–34об.); a se W palyE s txlkxmx (лл. 131–
141). Учитывая симметричность этих названий, считаем правдопо-
добным, что указание a se W palyE s txlkxmx относится к какому-то 
ветхозаветному комментарию в виде схолий или к настоящей катене. 
Не исключено, что составитель Изборника – или его предположи-
тельного протографа – черпал материал из библейских книг «с толко-
ванием» на греческом языке или же из греческих катен.  

Не менее интересным является и то, что на лл. 180–196об. этой 
рукописи находится текст под заглавием ryCi k /idovinou o vxClovyCenii 
syna bo/i], являющийся переводом анонимного греческого произве-
дения16

, или, точнее, переводом некоторых его выдержек. Особен-
ности перевода отмечены Й. Райнхартом (Райнхарт 2015: 290–291), 
которые состоят в сокращении переведенных глав, включении много-
численных вставок (они «довольно длинные преимущественно в конце 
                                         

15
 Подобным образом старославянское обозначение sxbornikx образовано 

от глагола sxbqrati, соответствующего греческим формам συνάγω, συλλέγω, 

для передачи греческого названия συναγωγή ἑρµηνείων, в котором подчерки-

вается действие сбора, а не выбора, например: kniga sxbwrnik st#Qh wc#x (ГИМ, 

Син. № 638, XVI в., ф. 4об.) В эту рукопись включены некоторые флори-

легии и Историческая Палея. 
16

 Греческий текст подготовил и издал Хосе Деклерк (Declerck 1994). 



Барбара Ломаджистро  

            
190 

глав» (Там же: 291), без соответстия в греческом тексте, изданном 
Деклерком. Это дает нам возможность предположить, что текст в Из-
борнике переведен из какой-то катены, в которой греческий текст 
уже появлялся в форме, приспособленной к требованиям жанра. Не 
случайно, как нам кажется, в рукописи находится и перевод части 
комментария Никиты Ираклийского на Григория Назианзина. Хорошо 
известно, что Никита Ираклийский был автором многочисленных 
экзегетических произведений, в том числе и катен. Из сказанного 
вытекает, что дальнейшее подробное изучение сборников экзегети-
ческих текстов могло бы раскрыть более тесные связи этой литера-
туры в славянском языке с катенарной и посткатенарной греческой 
литературой. 

 
Подытоживая, вновь отметим, что проведенный анализ, пока со-

средоточенный на формальных и жанровых элементах, позволяет все 
же сделать определенные выводы. Во-первых, Толковая Палея явля-
ется исключительно экзегетическим произведением, унаследовавшим 
свою структуру из греческой экзегетической традиции. Она толкует 
Восьмикнижие посредством выдержек из сочинений разных древних 
экзегетов, расположенных таким же образом, как и в греческих катенах – 
иными словами, они переплетены, но не слиты друг с другом и не 
включают библейский текст. Как известно, такая структура характерна 
для комментариев, составленных из катен уже в греческой среде: 
такие компиляции фактически являются преобразованием более древ-
них и обширных собраний экзегетических отрывков в катенарной 
форме в более синтетические комментарии в виде пособия, поэтому 
из них удаляются и библейский текст, и авторские леммы. 

Учитывая большое количество первоисточников, включенных 
в этот тип комментариев, трудно представить, что Толковая Палея 
в своем первоначальном составе была создана в славянской среде с 
помощью уже переведенных с греческого текстов. Ввиду того, что 
посткатенарные комментарии получили широкое распространение 
во всей византийской культурной среде, т. е. и за пределами визан-
тийского царства, более правдоподобным является предположение 
о раннем славянском переводе с греческого какого-то из многочис-
ленных комментариев, бывших в обороте.  

На основании дошедших до нас рукописей можно предположить, 
что такой перевод был выполнен на Руси в начале XIV в.: в пользу 



К вопросу о жанре Толковой Палеи 

 
191 

этого говорят, с одной стороны, постоянные связи Русской Церкви 
с Константинопольской Церковью, чьи представители, несомненно, 
пользовались таким произведением, и, с другой, с монастырями Афона, 
где традиция таких комментариев была плодотворной. Разумеется, 
именно процветание этого жанра усложняет изыскание греческой 
модели. И все же определение литературного жанра памятника зна-
чительно сужает поиски греческой модели. Признание того, что Тол-
ковая Палея является переводом с греческого, ни в коей мере не 
умаляет ее ценности: роль перевода в создании новых литературных, 
и в широком смысле, культурных традиций бесспорна. Экзегетиче-
ская литература, благодаря переводу, способствовала утверждению 
и распространению местной традиции, на основе которой общество 
и Церковь создали свое собственное христианское самосознание 
и, пусть опосредованно, вобрали в себя фрагменты той классической 
традиции, носителями которой были Отцы Церкви. 

 

ПРИНЯТЫЕ СОКРАЩЕНИЯ НАЗВАНИЙ РУКОПИСЕЙ 

Кол – Коломенская Палея. Москва, РГБ, Ф. 304/I (Главное собрание библио-

теки Троице-Сергиевой лавры), № 38; изд.: Палея Толковая по списку, 

сделанному в Коломне в 1406 г. / Труд учеников Н. С. Тихонравова. М. 

Тип. и словолитня О. Гербека, 1892–1896. Вып. 1–2. 

Син – Синодальная или Псковская Палея 1477 г. Москва, ГИМ, Син. № 210; 

изд.: Толковая Палея 1477 г.: воспроизведение Синодальной рукописи 

№ 210. СПб.: Тип. Имп. акад. наук, 1892. Вып. 1. 

Изб – Изборник XIII в. или Толстовский. СПб., РНБ Q.п.I.18. 

 

ЛИТЕРАТУРА 

Алексеев 2019 – Алексеев А. А. Чтение Библии в Древней Руси // Актуальные 
вопросы церковной науки. СПб. 2019. Вып. 2. С. 209–217. 

Анисимова 2020 – Анисимова Т. В. Неизвестное обращение к «жидовину» в 
окончании Толковой Палеи середины XVI в. // Древняя Русь. Вопросы 

медиевистики. 2020. № 1 (79). С. 29–44. 

Водолазкин 2007 — Водолазкин Е. Г. Новое о палеях (некоторые итоги и 

перспективы изучения палейных текстов) // Русская литература. 2007. 

№ 1. С. 3–23. 



Барбара Ломаджистро  

            
192 

Истрин 1898 – Истрин В. М. Замечания о составе Толковой Палеи // Сбор-

ник ОРЯС. СПб. 1898. Т. 65. № 6. С. 1–155. 

Козлова 2022 – Козлова А. Ю. К вопросу о редакциях Толковой Палеи // 

Древняя Русь: вопросы медиевистики. 2022. № 2 (88). С. 130–146. 

Мильков 2020 – Мильков В. В. Толковая Палея: проблемы интерпретации. 

Некоторые итоги почти двухвекового изучения памятника // Герменев-
тика древнерусской литературы. М. 2020. Т. 19. С. 167–284. 

Райнхарт 2015 – Райнхарт Й. Древнерусский антииудейский трактат, его 

греческий оригинал и проблема его происхождения // Труды Института 
русского языка им. В. В. Виноградова РАН. 2015. № 2 (5). С. 289–332. 

Славова 2002 – Славова Т. Тълковната Палея в контекста на старобългар-

ската книжнина. София: Унив. изд-во «Св. Климент Охридски», 2002.  

Сперанский 1892 – Сперанский М. Н. Историјска Палеја њени преводи и ре-
дакције у старој словенској књижевности // Споменик Српске краљевске 
академије. II разред. Београд, 1892. Књ. 16. С. 1–15. 

Сперанский 1898 – Сперанский М. Н. Заметки о рукописях Белградских и 

Софийской библиотек // Известия Историко-филологического института 
князя Безбородко в Нежине. Нежин, 1898. Т. 16. С. 1–87. 

Творогов 1987 – Творогов О. В. Палея Толковая // Словарь книжников и книж-

ности Древней Руси. Л.: Наука, ленингр. отд-ние, 1987. Вып. 1. С. 285–288. 

Declerck 1994 – Declerck J. H. Anonymus dialogus cum iudaeis saeculi ut vide-

tur sexti. Turnhout, Leuven: Brepols, Univ. press, 1994 (Corpus christiano-

rum. Series graeca. 30). 

Devreesse 1928 – Devreesse R. Chaînes exégetiques grecques // Dictionnaire de 

la Bible. Supplément tome I. Paris: Letouzey et Ané, 1928. P. 1084–1233. 

Dorival 1985 – Dorival J. La postérité littéraire des chaînes exégétiques grecques // 

Revue des études byzantines. 1985. T. 43. P. 209–226. 

Dorival 2014 – Dorival J. The Bible, Commentaries, Scholia, and Other Literary 

Forms // On the Fringe of Commentary: Metatextuality in Ancient Near 

Eastern and Ancient Mediterranean Cultures / Ed. S. H. Aufrère, Ph. S. Alexander, 

Z. Pleše in association with C. J. Bouloux. Leuven; Paris; Walpole: Peeters, 

2014. P. 164–174 (Orientalia Lovaniensia Analecta. 232). 

Dorival 2016 – Dorival J. Biblical Catenae: Between Philology and History // 

Commentaries, Catenae and Biblical Tradition. Papers from the Ninth 

Birmingham Colloquium on the Textual Criticism of the New Testament, in 

Association with the COMPAUL Project / Ed. H. A. G. Houghton. Piscataway, 

2016. P. 65–81. 



К вопросу о жанре Толковой Палеи 

 
193 

Hadot 2005 – Hadot I. Arts libéraux et philosophie dans la pensée antique. 

Contribution à l'histoire de l'éducation et de la culture dans l'Antiquité. Paris: 

VRIN, 2005. 

Karo, Lietzmann 1902 – Karo G., Lietzmann I. Catenarum graecarum catalogus // 

Nachrichten der königl. Gesellschaft der Wissenschaften zu Göttingen. Philolo-

gisch-historische Klasse. Göttingen, 1902. Bd. 1, 3, 5. S. 1–66, 299–350, 559–620. 

Leanza 1993 – Leanza S. I commenti a scolii. Contributo alla storia dell'esegesi 

patristica // Itinerarium. 1993. T 1. P. 31–42. 

Metzler 2015 – Metzler K. (ed.). Prokop von Gaza, Eclogarum in libros historicos 

Veteris Testamenti epitome. Teil I: Der Genesiskommentar. Berlin: De Gruyter, 

2015 (GCS, N. F. 22). 

Metzler 2020 – Metzler K. (ed.) Prokop von Gaza, Eclogarum in libros historicos 

Veteris Testamenti epitome. Teil II: Der Exoduskommentar. Berlin: De Gruyter, 

2020 (GCS, N. F. 27). 

Montana 2011 – Montana F. The Making of Greek Scholiastic Corpora // From 

Scholars to Scholia: Chapters in the History of Ancient Greek Scholarship / 

Ed. F. Montanari, L. Pagani. Berlin; New York: De Gruyter, 2011. P. 105–161 

(Trends in classics. Supplementary volumes. 9). 

Morlet 2021 – Morlet S. Les Testimonia, de la fin de l'Antiquité à Byzance: 

remarques sur une histoire qu'il reste à écrire // Receptions of the Bible in 

Byzantium: Texts, Manuscripts, and their Readers / Ed. R. Ceulemans, 

B. Crostini. Uppsala, 2021. P. 109–126 (Acta Universitatis Upsaliensis. Studia 

Byzantina Upsaliensia. 20). 

Petit 1991–1996 – Petit F. La chaîne sur la Genèse. Édition intégrale / texte établi 

par Françoise Petit. Vol. I–IV. Louvain: Peeters, 1991–1996 (Traditio exege-

tica graeca. 1–4). 

Petit 1996 – Petit F. La chaîne grecque sur la Genèse, miroir de l'exégèse 

ancienne // Stimuli: Exegese und ihre Hermeneutik in Antike und Christentum. 

Festschrift für Ernst Dassmann / Hrsg. G. Schöllgen, Cl. Scholten. Münster, 

1996. S. 243–253 (Jahrbuch für Antike und Christentum – Ergänzungband 23). 

Simonetti 1981 – Simonetti M. Profilo storico dell'esegesi patristica. Roma:  Istituto 

Patristico Augustinianum, 1981. 

Simonetti 1985 – Simonetti M. Lettera e/o allegoria. Un contributo alla storia 

dell'esegesi patristica. Roma, 1985 (Studia ephemeridis «Augustinianum». 23). 

Simonetti 1995 – Simonetti M. Omelie e commentari patristici // Esegesi, parafrasi 

e compilazione in età tardoantica. Atti del Terzo Convegno dell’Associazione 

di Studi Tardoantichi / A cura di C. Moreschini. Napoli: M. D’Auria, 1995. 

P. 361–381. 



Барбара Ломаджистро  

            
194 

Barbara Lomagistro 
University of Florence, Italy 

 

Some Remarks on the Paleya Tolkovaya Literary Genre 

The paper analyses the formal features of the Paleya Tolkovaya with the aim of 

detecting its literary genre. The solution of such a question is considered essential 

in order to provide suitable responses for a lot of yet unsolved questions related to 

this important work of the ancient Russian literature, e. g. time and place of 

composition, original structure, and authorship. Taking into account the 

predominant exegetical content of the work, a special focus is devoted to the 

exegetical genres circulating in Late-Antiquity and Middle Ages, particularly to 

the scholia type commentaries and the biblical catenae and their late trans-

formations. Such an examination allows making a conclusion that Paleya Tolko-

vaya is a biblical commentary derived from a catena type commentary, more 

exactly from a translation of a Byzantine post-catenarian commentary. It appears 

highly probable this translation was made in the 14
th

 century in the East Slavic 

area, as a result of the quest for an exegetical synopsis suitable for the education 

of local clergy. 

Key-words: biblical exegesis in OCS translation, Russian medieval literature, 

scholia, biblical catenae 




